GUILLELMUS PETRI
DE GODINO

THOMASINA

LIBER III ET IV

w&)d rodze 71%—\



GUILLELMUS PETRI DE GODINO

THOMASINA
LIBERIII ET IV
EDIDERUNT MIKO:A] OLSZEWSKI

ET MIROSEAW SOCALA

WYDAWNICTWO W DRODZE - INSTYTUT TOMISTYCZNY
POZNAN - WARSZAWA

2024



Scientific editing: Anna Ledziniska

This publication is the result of research financed
by the National Science Center (Poland) within the project:
Narodziny tomizmu. Edycja i studium Lectura Thomasina
Wilhelma z Godino (no. 2015/19/B/HS1/03298)

Cover: DIDEA - Aleksandra i Marcin Gonciarz
Image on the cover: Tommaso da Modena, William of Godin
(fresco from the convent of St. Nicholas in Treviso)

© Copyright for this edition by Wydawnictwo W drodze, 2024

ISBN 978-83-7906-780-0 (set)
978-83-7906-779-4 (vol. 2)

Wydawnictwo W drodze
ul. Kosciuszki 99, 61-719 Poznan
www.wdrodze.pl, sprzedaz@wdrodze.pl

Instytut Tomistyczny
ul. Dominikanska 2, 02-738 Warszawa
www.it.dominikanie.pl, it@dominikanie.pl



CONTENTS
LIBER III

DISTINCTIO 1
Quaestio 1: Utrum congruum fuerit filium Dei incarnari ....
Quaestio 2: Utrum Pater potuerit incarnari .
Quaestio 3: Utrum plures personae possmt assumere
unam naturam et econverso
utrum una persona possit assumere plures ....................

DISTINCTIO 2
Quaestio 1: Utrum humana natura sit magis assumptibilis
quam aliad ..o
Quaestio 2: Utrum Christus debuerit assumere naturam
humanam de stirpe Adam ..........ccocoviriiiiiiiiii,
Quaestio 3: Utrum Christus assumpserit carnem
mediante anima .........ccoovevieiiiiiii e
Quaestio 4: Utrum omnes partes humanae naturae
fuerint simul a Verbo assumptae ...........ccccecveerceineeneenen.

DisTINCTIO 3
Quaestio 1: Utrum beata Virgo sit aliquid operata
active ad conceptionem corporis Christi ........cc.cceveeneenee.
Quaestio 2: Utrum beata Virgo fuerit sanctificata
in instanti suae cONCEPLioNIS .......ceceveeevueeeiineenenireeennee.
Quaestio 3: Utrum per sanctificationem in utero
sit consecuta immunitatem ab omni peccato originali
et actuali et confirmationem in bono istorum ................

DisTINCTIO 4
Quaestio 1: Utrum efficientia conceptionis alicui personae
debeat appropriari ........ceceeeeeeiieeiieee e
Quaestio 2: Utrum antiqui patres meruerint
illam incarnationem ............
Quaestio 3: Utrum gratia sit illi h0m1n1 naturahs ...............

DisTINCTIO §
Quaestio 1: Utrum unio ista facta sit in natura ...................

12

17

17

20

21

25

29

33

36
36

38



CONTENTS

Quaestio 2: Utrum naturae divinae conveniat assumere
naturam humanam ...........cccooiiiiiiinii e
Quaestio 3: De differentia unionis et assumptionis .............

DisTINCTIO 6

Quaestio 1: Quomodo conveniant unio et assumptio .........
Quaestio 2: Utrum in Christo sit unum esse ...........ccccceuuen.

Quaestio 3: Utrum Christus sit plura simpliciter

vel duo neutraliter, quod idem est ........coceeiiiiiiniennnn.

Quaestio 4: Utrum in Christo fuerit compositio animae

€1 COTPOTILS ettt

DisTINCTIO 7

Quaestio 1: Utrum illa sit vera: ‘Deus factus est homo’ ......

Quaestio 2: Utrum homo Christus sit praedestinatus

FILUS DI coviiiiiiiiiiiieie et

DistiNcTIO 8

Quaestio 1: Utrum in Christo sint duae filiationes ..............
Quaestio 2: Utrum Christus possit dici bis natus ................

Di1sTINCTIO 9

Quaestio 1: Utrum latria sit virtus specialis ........cc.ccceeuunens

Quaestio 2: Quibus sit latria exhibenda: utrum scilicet

humanitati Christi vel cruci vel imagini .........c.ccccueeene.
Quaestio 3: Utrum dulia differat a latria ..........cccovveiennnns

DisTINCTIO 10
Quaestio 1: Utrum Christus secundum quod homo

SIt SUPPOSITUIM ..ot
Quaestio 2: Utrum adoptare conveniat Patri per Filium .....

DisTINCTIO 11

Quaestio 1: Utrum Christus sit creatura .........ccceeevvevieeeennenn

Qpaestio 2: Utrum ea, quae sunt humanae naturae,

possint dici de Filio Dei .....cooeeiiiiiiiiiiiiee e

DisTINCTIO 12

Quaestio 1: Utrum haec sit vera: ‘Iste homo incepit esse’ ...

Quaestio 2: Utrum debuit assumere sexum aliquem

el QUemML ...

DisTINCTIO 13

Quaestio 1: Utrum gratia Christi potuerit augeri ................

41
43

45
48

53
55
58

62

63
66

68
71

73

75
77
8o

82

83

85

87



CONTENTS

Quaestio 2: Utrum Christus secundum quod homo

sit caput Ecclesiae ........ooeviiioiiniininiiie v
Quaestio 3: Utrum gratia unionis sit aliqua gratia creata ...

Quaestio 4: Utrum gratia unionis et gratia capitis

et singularis hominis sit eadem gratia ...........cccccoeeenene..

DISTINCTIO 14
Quaestio 1: Utrum Christus praeter illam scientiam,
qua cognoscit res in Verbo, habeat aliquam

scientiam de TEDUS ..uvueeeeeeieeeeee e,

Quaestio 2: Utrum anima Christi cognoscat omnia in

Verbo, quae cognoscit Verbum ..........ccoceeveeviniiiccnnnnne

Quaestio 3: Utrum Christus secundum illam scientiam,
qua cognoscit res in proprio genere,
cognoscat omnia . .
Quaestio 4: Utrum Chr1sto communlcata fuerlt

omnipotentia sicut omnium scientia ...........c.ocoeeininnen.

DisTINCTIO 15
Quaestio 1: Utrum Christus contraxerit defectus,
quos in natura humana assumpsit ..

Quaestio 2: Utrum dolor passionis Chrlstl pervenerlt
ad superiorem partem rationis ...........cccceeeeiiniieineenenan

Quaestio 3: Utrum in Christo fuerit tristitia,

F3 iz N <] 0 6o ) (RO OTPRUP R

DisTINCTIO 16
Quaestio 1: Utrum Christus habuerit
necessitatem moriendi .....................
Quaestio 2: Utrum claritas Christi, quae apparult

in transfiguratione, fuerit claritas gloriosa .........c...........

DisTINCTIO 17
Quaestio 1: Utrum in Christo sit tantum una voluntas,

SCILICET AIVINA weevvieiieiie et

Quaestio 2: Utrum voluntas rationis in Christo semper
conformabatur voluntati divinae ..
Quaestio 3: Utrum oratio Christi semper fuerlt

in omnibus exaudita ......c.coviveeiieeeee e

DisTINCTIO 18
Quaestio 1: Utrum Christus ab instanti suae conceptionis

potuerit mereri secundum actionem humanam .............

VII

93
95

97

108

109

110

113

116

118

122

125



VIII CONTENTS

Quaestio 2: Utrum Christus per passionem suam
nobis meruit ianuae aperitionem ............cccecveevieiirnnnnnne 132

DisTINCTIO 19
Quaestio 1: Utrum per passionem Christi simus liberati

a diabolo ................... ettt 135
Quaestio 2: Utrum Chrlstus secundum unam naturam
Sit MEdIAtOT ..veiveierieiiiiie e 138

DisTINCTIO 20
Quaestio 1: Utrum aliqua creatura potuerit satisfacere

Pro natura humana ...........cceceeieenenine e 140
Quaestio 2: Utrum alius modus satisfaciendi pro natura
humana fuit convenientior quam per passionem .......... 142

DisTINCTIO 21
Quaestio 1: Utrum corpus Christi post mortem

debuit incinerari .........occooeiiiiniii i 146
Quaestio 2: Utrum Christus resurrectionem suam debuit

discipulis suis manifestare per aliqua argumenta .......... 151
Quaestio 3: Utrum Christus descendens ad infernum

damnatos liberavit ..........cccceieinininiiii 154
Quaestio 4: Utrum motus ascensionis Christi fuerit

naturalis et utrum fuerit subitus vel successivus .......... 157

DisTINCTIO 22
Quaestio 1: Utrum indigeamus habitibus

in operationibus humanis .........c..ccocooiviiiiiiiiiiininine. 159
Quaestio 2: Utrum virtutes intellectuales possint

esse sine moralibus .................. e 162
Quaestio 3: Utrum Vlrtutes theologlcae dlstlnguantur

a moralibus et intellectualibus ...........cceevevvivenccnncinenen. 168
Quaestio 4: De sufficientia virtutum theologicarum .......... 169

DISTINCTIO 23
Quaestio 1: Utrum virtus fidei sit in voluntate

ut in subiecto ................ cerr e 170
Quaestio 2: Utrum ﬁdes formata et 1nform1s

differant specie ............. e 176
Quaestio 3: Utrum actus ﬁde1 51t certlor

quam actus scientiae acquisitae ...........cccoecviiiiiiicii. 179

DISTINCTIO 24 et 25
Quaestio 1: Utrum idem possit esse scitum et creditum ..... 180



CONTENTS

Quaestio 2: Utrum ratio humana adducta ad ea,

quae sunt fidei, diminuat meritum fidei ..........cc.cee.e.

Quaestio 3: Utrum distinguantur convenienter

articuli in Symbolo .........coooeveioiiiiiiiie i

Quaestio 4: Utrum omnibus sit necessaria fides explicita

vel maioribus tantum .........coevieiiiiiiiiiii e,

DisTINCTIO 26
Quaestio 1: Utrum spes sit virtus theologica
ab aliis distincta ..
Quaestio 2: Utrum spes sit in beatls et in damnatls
et illis, qui sunt in purgatorio ..
Quaestio 3: Utrum spes secundum quod passio
sit in irascibili ......c..c.ccec..e.
Quaestio 4: De differentia spei ad ahas passiones ..

Di1STINCTIO 27
Quaestio 1: Utrum amor sit principalior

inter passiones concupiscibilis ..........c.coceeiiiiiiiiiininnnnn,
Quaestio 2: Utrum caritas sit una virtus .........cccceevveeceee

Quaestio 3: Utrum modus dilectionis,
qui implicatur in praecepto, possit in via impleri
et hoc est quaerere utrum Deus ex toto corde

et tota anima possit diligi in hac vita ........cccccoceenenene
Quaestio 4: Quae sint ex caritate diligenda et quae non .....

DistincTIO 27B
Quaestio unica: Utrum voluntas sit altior potentia

quam Intellectus ......coocoeviiiiiiiiiiiee e

DisTINCTIO 28
Quaestio 1: Utrum magis debeamus diligere

secundum ordinem proximos quam extraneos ..............

Quaestio 2: Utrum maioris meriti sit diligere inimicos

QUAIN AIMCOS ..eetviiiiiiiie ettt et

Quaestio 3: Utrum homo resurgat semper

1IN mMaiori caritate .........cooeeeieiiiiieiiee e

DisTINCTIO 29
Quaestio unica: Utrum idem ordo caritatis remaneat

In via et in Patria ....ooceeeeeiieiiiiiiin e

DisTINCTIO 30

Quaestio 1: Utrum Deus aequaliter omnia diligat ...............

IX

183

184

187

189
192

193
198

200
205

207
209

212

219
223

226

228

234



CONTENTS

Quaestio 2: Utrum Deus plus amet poenitentem
quam INNOCENTEIM ......cociiviiiiiiiiiiiiee i
Quaestio 3: Utrum habitus scientiae accquisitae
remaneant in anima separata ..........cccccceeeevevereiiieceieennn.

DisTINCTIO 31 et 32

Quaestio unica: Utrum virtutes morales infusae
differant specie ab acqUiSitis ........cocceeeeiveenienieieieineee

DISTINCTIO 33

Quaestio 1: Utrum virtutes insint nobis a natura ................
Quaestio 2: De medio virtutum, in quo consistat

et quae medium habeat, et quae non,

et cuius medium in omnibus reperitur ............c.ccoeeeneee
Quaestio 3: Utrum aliquae virtutes morales,

ut fortitudo et temperantia, possint esse

in appetitu sensitivo, ut in irascibili et concupiscibili ....

DISTINCTIO 34

Quaestio 1: Utrum dona distinguantur a virtutibus ............
Quaestio 2: De dono timoris qualiter distinguatur
N diVersas SPECIES .....ccooeeviereeeeeeieiiiiiiiiee et
Quaestio 3: Utrum fortitudo, secundum quod est donum,
differat a fortitudine, secundum quod est virtus ...........

DiISTINCTIO 35

Quaestio 1: Utrum vita activa sit dignior

quam vita contemplativa ........c.ccoevuivuiriniinie i
Quaestio 2: Utrum donum sapientiae differt

a dono intellectus .........cccooeviiiiiiiiiiiiicc e
Quaestio 3: Utrum donum scientiae differt

a dono consilii .. e
Quaestio 4: Utrum in sc1ent1a humanorum 51t

aliquid noxiae curiositatis .........c.ccoeviriiiniiiiciiniininen.

DisTINCTIO 36 et 37

Quaestio 1: Utrum vitia sint connexa ..........cccccceevvvevveeenneen.
Quaestio 2: Utrum modus caritatis cadat sub praecepto,
ita scilicet quod homo ex caritate teneatur
implere praecepta ..
Quaestio 3: Utrum in praeceptls Decalogl p0551t esse
diSPenSatio .....c.ceuiiiiiriiriee e

241

246

249

255

259

261

265
272
274

276

277

280

281



CONTENTS XI

Quaestio 4: Utrum accipere usuras sit
peccatum et INTUStUM ......oociiiiiiiiiii e 284

DisTINCTIO 38
Quaestio 1: Utrum omne mendacium sit
peccatum mortale ........ocooiiiiiiiiiiee e 286
Quaestio 2: Utrum sit licitum iurare .........c.cocceeeioeiceeneennen. 294

Di1sTINCTIO 39
Quaestio 1: Utrum iuramentum coactum sit

Obligatorium ........ccceeiiiiiiiiiniie e 205
Quaestio 2: Utrum omne periurium sit
peccatum mortale ..o 298
DisTINCTIO 40
Quaestio 1: Utrum lex vetus promitteret aeterna ................ 301
Quaestio 2: De differentia novae legis et veteris ................. 303
LIBER IV

DISTINCTIO 1
Quaestio 1: Utrum post lapsum primi hominis fuerit

necessarium instituere aliqua sacramenta ...................... 307
Quaestio 2: Utrum sacramenta novae legis sint

causa gratiae ..........cceviiiiiniiiii e 310
Quaestio 3: Utrum circumcisio conferret gratlam O

DisTINCTIO 2

Quaestio 1: Utrum sint septem sacramenta ........c.cceeceeeeee. 321
Quaestio 2: Utrum baptizati baptismo Ioannis

iterum debeant baptizari ........ccccooevieiiiiiii 324

DisTINCTIO 3
Quaestio 1: Utrum in forma baptismi possit

fleri mutatio ........cooeeiieeeiiiiece e 327
Quaestio 2: Utrum in qualibet aqua simplici habeat

fieri baptismus ............. e 332
Quaestio 3: Utrum immersio 51t de nece531tate baptlsm1 334

Quaestio 4: Utrum baptismus tollat omnem poenam non
solum peccato actuali debitam, sed etiam originali ........ 335



XII CONTENTS

DisTINCTIO 4
Quaestio 1: Utrum in omnibus sacramentis novae legis
imprimatur character .. s
Quaestio 2: Utrum pueri et amentes rec1p1ant

in baptismo gratiam et virtutes .........cccccecovvneeeiiiiinnnene

Di1sTINCTIO 5
Quaestio 1: Utrum Christus inquantum homo habuit

potestatem dimittendi peccata ........cccoeeeeiiniieiininne..

Quaestio 2: Utrum non ordinati et peccatores

POSSINt DAPHIZATE ....evonieeiei it

DisTINCTIO 6
Quaestio 1: Utrum in baptizante requiratur

quod habeat intentionem rectam ............c.ccoeoererirnennn.

Quaestio 2: Utrum sanctificati in utero

debeant baptizari .........cccevieeiviiiiiniie i

DisTINCTIO 7
Quaestio 1: Utrum sacramentum confirmationis habeat

materiam sanctificatam de necessitate sacramenti ........

Quaestio 2: Utrum papa possit committere

simplici sacerdoti quod confirmet ...........coceevreirrrnnnee

DisTINCTIO 8
Quaestio 1: Utrum sumptio cibi impediat

sumptionem sacramenti eucharistiae ...........cccccveeeneeee

Quaestio 2: Utrum formae consecrationis corporis

et sanguinis Christi mutuo se exspectent ..........c..........

DisTINCTIO 9
Quaestio 1: Utrum accedens ad sacramentum contritus

et non confessus peccet mortaliter .............ccoeeervrnnnnn.

Quaestionula 1: Utrum sacerdos debeat
negare corpus Christi alicui petenti,

quem scit in peccato mortali esse .........ccceevvvinennen.
uaestio 2: Utrum pueris sit dandum corpus Christi .........
p p

Quaestio 3: Utrum in sacramento altaris sit
corpus Christi animatum secundum suam totam

quantitatem, ut in loco, vel circumscriptive ...................

DisTINCTIO 10
Quaestio 1: Utrum corpus Christi sit

sub qualibet parte specierum ........cc.cocvevvcervcineenenennen

338

342

346

348

350

352

355

359

361

364

369

371
372

376



CONTENTS

Quaestio 2: Utrum aliquis oculus glorificatus possit
videre ipsum verum corpus Christi exsistens
SUD SPECIE PANLS -.eevveiieieie ittt

DISTINCTIO 11

Quaestio 1: Utrum panis facta conversione

in sacramento annihiletur ............ccocoiinn
Quaestio 2: Utrum illa conversio sit instantanea

Vel SUCCESSIVA ..euviiieieie ittt
Quaestio 3: Utrum debeamus conficere in pane azymo ......
Quaestio 4: Utrum sanguis Christi possit consecrari

IN VINO SINE AQUA .eueeerrieiieeeiiieeiieeie e e et e

DISTINCTIO 12
Quaestio 1: Utrum supposito quod species sacramentales
sint ibi sine subiecto possint nutrire ............cccceeinneenene
Quaestio 2: Utrum homo debeat frequentare
illud sacramentum ...........ccooeeiiiieiniiciiie e

DisTINCTIO 13
Quaestio 1: Utrum liceat sacerdoti omnino
a consecratione corporis Christi abstinere .....................
Quaestio 2: Utrum haeretici sint ab Ecclesia tolerandi ........

DISTINCTIO 14
Quaestio 1: Utrum poenitentia sit virtus theologica ...........
Quaestio 2: Utrum poenitentia sollemnis possit iterari .......
Quaestio 3: Utrum opera facta in caritate postea mortificata
per peccatum per poenitentiam reviviscant ...................
Quaestio 4: Utrum opera satisfactoria in peccato mortali
facta possint valere per caritatem sequentem ................

DisTINCTIO 15
Quaestio 1: Utrum semper sit restituendum laeso,
quod est ablatum .. e
Quaestio 2: Qui sunt, qui possunt eleemosynam facere ......
Quaestio 3: Utrum pauperes teneantur ad ieiunium ...........
Quaestio 4: Utrum intentio mentalis sit necessaria
ad orationem vocalem ............cccoccviriiiiiiiieieeeere e,

DisTINCTIO 16

Quaestio 1: Utrum peccatum veniale possit dimitti
sine CONtritione ...........cccceviiiiiiiiiiiniii

XIII

381

382

385
337

391

394
398

401

404

407
410

413
415
417
420
423

425

427



XIV CONTENTS

Quaestio 2: Utrum vitium hypocrisis poenitentiam
IMPEdIat c.eeveie i

DisTINCTIO 17
Quaestio 1: Utrum iustificatio fiat in instanti ......................
Quaestio 2: Utrum homo teneatur conteri
de omnibus peccatis suis mortalibus ............ccocoeieennnn
Quaestio 3: Utrum aliquis ex mandato superioris
vel privilegio possit alteri quam proprio
sacerdoti confiteri .. . . .
Quaestio 4: Utrum hablta opportunltate statlm teneatur
homo confiteri omnia peccata sua ........cc.ccoeeereeeeeenennee

DisTINCTIO 18
Quaestio 1: Utrum potestas clavium extendat se
ad poenae remissionem .
Quaestio 2: Utrum excommumcatlo deﬁnlatur
convenienter, cum dicitur sic: ‘Excommunicatio est
separatio a communione fidelium quoad fructum
et suffragia communia . .
Quaestio 3: Utrum quilibet sacerdos p0551t subdlturn suum
ab excommunicatione absolvere ...........ccccocovvvenccnncinene.

Di1sTINCTIO 19
Quaestio unica: Utrum publicam accusationem
debeat praecedere inductio testium ........c.ccoecveeviuinunnne.

DisTINCTIO 20
Quaestio 1: Utrum quilibet sacerdos possit
quemlibet absolvere in fine vitae .........c.ccocoviniiiinnnen.
Quaestio 2: Utrum si sacerdos imponat maiorem
poenitentiam poenitenti, quam debeat et requirat
peccatum, utrum iste debeat eam facere ........................

DIsTINCTIO 21
Quaestio 1: Utrum ille, qui scit aliquid per confessionem
et illud idem scit alio modo,
utrum possit illud revelare ...........cccooverveiniininiiiii
Quaestio 2: Utrum poena purgatorii sit maior omni poena,
quae in hac vita possit €SS€ .....cc.evvceiviiiirieineieiiie e

433

436

437

441

444

446

447

453



CONTENTS XV

DISTINCTIO 22
Quaestio unica: Utrum peccata semel dimissa
iterum redeant, quando committitur
novum peccatum mortale .........cccooeririiiiiiiii 466

DisTINCTIO 23
Quaeastio unica: Utrum sacramentum extremae unctionis
debeat iterari ........ccccoeiiviiiiiicie e 460

DISTINCTIO 24
Quaestio 1: Utrum in ordinibus imprimatur

Character .........cccooiiiiiiiieeeee e 474
Quaestio 2: Utrum ex51stens in peccato possit
sine peccato ordine suscepto Uti ........ccooveervvruviuinunnnnnn, 478

DisTINCTIO 25
Quaestio 1: Utrum vendere spirituale pro temporali

vel emere sit vitium SimMoONiae ..........ccoceveevvveiieeiiieeineeennnn, 480
Quaestio 2: Utrum episcopi haeretici possint
mulieres ordinare .............ccocooiieiiiieeiie e 485

DisTINCTIO 26
Quaestio unica: Utrum carnalis copula sit
de integritate matrimonii .........cccccevvvvvieiniiiecceeee e, 487

DisTiNCTIO 27
Quaestio unica: Utrum sponsalia dirimi possint
altero coniungum religionem intrante ............ccccccouvene. 491

DisTINCTIO 28 et 29
Quaestio 1: Utrum consensus, qui facit matrimonium,

sit consensus in carnalem copulam ................ e 493
Quaestio 2: Utrum pater possit cogere ﬁhum vel ﬁham
ad matrimonium contrahendum ..............c..ccoeveiin 495

DisTINCTIO 30
Quaestio unica: Utrum matrimonium beatae Virginis
aliquando consummatum fuerit ........cc.cccceeveevivenencncee. 497
DisTINCTIO 31

Quaestio unica: Utrum matrimonium habeat
aliqua bona excusantia actum matrimonialem ............... 500



XVI CONTENTS

DISTINCTIO 32
Quaestio unica: Utrum alter coniugum possit
vovere continentiam altero coniuge nesciente ...............

DisTINCTIO 33
Quaestio unica: Utrum cum uxore licuit aliquando
habere concubinam sine peccato mortali ...........c.cc.......

DI1STINCTIO 34
Quaestio unica: Utrum impotentia coeundi
dirimat matrimonium .........coeceeeirineeeiiiiie e

DISTINCTIO 35
Quaestio unica: Utrum post divortium vir et mulier
possint adinvicem reconciliari ........ccceeevveeneneiieininnns

DisTinCTIO 36
Quaestio unica: Utrum servus possit matrimonium
contrahere sine consensu domini sui ...........cccccccovuennnn.

DisTINCTIO 37
Quaestio unica: Utrum ille, qui ordinatus est in
matrimonio, possit aliquo modo uxorem suam occidere ..

DisTINCTIO 38
Quaestio unica: Utrum votum simplex dirimat
matrimonium contractum sicut et contrahendum ........

DisTINCTIO 39
Quaestio unica: Utrum fidelis discedens ab infideli
possit cum alia contrahere ...........cccooceieeivininiiiiiii

DISTINCTIO 40
Quaestio unica: Utrum cosanguinitas impediat
MAtTIMONIUIN ..evtiiiiiieieiiiee e

DISTINCTIO 41
Quaestio unica: Utrum coniugium, quod est inter
affines et consanguineos contractum,
sit semper dirimendum ...,

DISTINCTIO 42
Quaestio 1: Utrum spiritualis cognatio
impediat matrimonium .
Quaestio 2: Utrum cognatio legahs sive adoptlo
habeat matrimonium impedire ...........cccceoveieiiiiinneennnan.

509

513

516

520

523

527

530

534

538

540



CONTENTS

DISTINCTIO 43

Quaestio 1: Utrum idem homo numero resurgat .................

Quaestio 2: Utrum post resurrectionem quilibet possit

legere omnia, quae sunt in conscientia alterius ..............

DISTINCTIO 44

Quaestio 1: Utrum omnes resurgant in eadem statura ........
Quaestio 2: Utrum corpora sint impassibilia et clara .........

Quaestio 3: Utrum corpus gloriosum habeat esse
cum corpore non glorioso ratione suae subtilitatis

N €0dem LOCO ..ioiveiiiei e

DISTINCTIO 45
Quaestio unica: Utrum suffragia facta pro aliquo

specialiter plus valeant sibi quam aliis .........ccccccvueeene.

DISTINCTIO 46
Quaestio 1: Utrum Deus iustius agat cum uno
quam cum alio ..
Quaestio 2: Utrum per d1v1nam mlsencordlam
mali semper puniantur citra condignum

et boni praemientur ultra condignum ............cccoeceeenee.

Di1STINCTIO 47
Quaestio 1: Utrum extremum judicium fiat mentaliter

Vel VOCAIIEET oo

Quaestio 2: Utrum ignis purgans mundum consumat

quattuor elementa, ita quod non remaneant .................

DisTINCTIO 48
Quaestio 1: Utrum mundo innovato motus

corporum caelestium debeat cessare ...........ccoceveeneeneene.

Quaestio 2: Utrum damnati recta ratione et deliberativa

magis eligant non esse qUAM €SS .........occeeeveurrnveeneennnn.

DISTINCTIO 49
Quaestio 1: Utrum beatitudo consistat in actu voluntatis

Vel INTELlECTUS ..ooieie e

Quaestio 2: Utrum videntium Deum per essentiam

unus alio perfectius videat ..........ccevoviiiririniieiceineenen,

Quaestio 3: Utrum convenienter assignentur tres dotes

animae, scilicet visio, fruitio et comprehensio ...............
Quaestio 4: Utrum istae tres dotes in Christo fuerint .........

XVII

544

549

551
554

556

562

565

566

568

571

574

576

579
534

587
589



Di1sTINCTIO 50
Quaestio 1: Utrum anima separata intelligat singularia ......
Quaestio 2: Utrum distantia localis impediat
cognitionem animae Separatae ...........c..cccceeerueiiernnnnenns
Quaestio 3: Utrum damnati demereantur ...........ccccceeeeneene...
Quaestio 4: Utrum boni videntes poenas reproborum
de eis gaudeant .........cocoviiiiiiiiiiii e

INdex DIDLICUS ...ouevviiiiii it
Index personarum et operum anoONyMmMOIUIM ...........eceeereerernens.

Index ManuSCriPtOrTm .. .occeevieviieiieiiiiiieee e



<DISTINCTIO 3>
<QUAESTIO 1>

Circa distinctionem 3 quaeritur utrum Beata Virgo sit aliquid
operata active ad conceptionem corporis Christi.

Videtur quod sic, quia omnes virtutes animae vegetabilis sunt
activae, ut dicit Commentator super II De anima. Sed potentia gene-
rativa, tam in mare quam in femina, pertinet ad animam vege-
tativam. Ergo tam in mare quam in femina operatur active talis
potentia ad generationem prolis.

Contra. Omne principium activum in generatione dicitur ratio
seminalis. Sed Christus non fuit conceptus secundum aliquam
rationem humanam. Ergo nihil humanum fuit ibi activum, sed
tantum passivum et materiam ministrans.

Respondeo. Hic sunt tria per ordinem declaranda: primum erit
dare modum, quo Beata Virgo potest dici operari ad conceptio-
nem, secundo apparebit quod Christus sit conceptus de purissimis
sanguinibus Beatae Virginis, tertio ex hoc concludetur qualiter ista
generatio Christi sit naturalis, et qualiter non.

<ARTICULUS 1>
Propter primum sciendum quod quidam dixerunt Beatam Virginem

aliquid fuisse operatam active ad conceptionem Christi dupliciter,
scilicet virtute naturali et supernaturali. Naturali quidem virtute,

5—9 THOM. AQU., STh, 111, 32, 4, 2. 5-6 AVER., In De an., III, comm. 33sqq. (p. 179,

148499.)- 10—13 THOM. AQU., STh, 111, 32, 4, sc. 20-63 Cf. THOM. AQU., STh,
110, 32, 4, c.
3 quaeritur] om. EBoK 12 rationem] seminalem add. EG 14 per ordinem]

om. BeBoEG erit] est BoBeEG

10

15

20



25

30

35

40

45

50

22 LIBER III

quia ponunt in materia principium activum operationis non
potentes aliter salvare naturalem transmutationem. Illud autem
principium activum in materia est imperfectum et perficitur per
virtutem activam agentis.

Supernaturali autem virtute ponunt eam ibi aliquid operatam
fuisse, quia ponunt quod non tantum requiritur in generatione ex
parte matris quod materiam ministret, quae est sanguis menstruus,
sed etiam ex parte sua requiritur semen mulieris activum, quod
mixtum semini patris virtutem activam habet in generatione. Ista
autem resolutio seminis in aliis mulieribus non sit sine libidine.
Et ideo quia in Beata Virgine non fuit talis resolutio propter eius
integram virginitatem, ideo dicunt quod Spiritus Sanctus dedit illi
virtutem supernaturaliter activam in conceptione corporis Christi,
quam aliae matres habent per semen taliter resolutum.

Sed isti deficiunt in utroque. Primo, quia dicunt in materia esse
principium activum, ut salvetur transmutatio naturalis. Hoc non
oportet, quia transmutatio naturalis non tantum salvatur per prin-
cipium activum intrinsecum, sed etiam passivum. Unde et Philo-
sophus dicit expresse VIII Physicorum quod in gravibus et levibus
est principium passivum motus naturalis et non activum. Nec
etiam est possibile quod aliquid moveat se ipsum, nisi dividatur in
duas partes, quarum una sit movens et alia mota, ut probatur VIII
Physicorum.

Nec etiam secundum, quod dicunt, potest stare, scilicet quod
requiritur semen mulieris resolutum, quod commixtum semini viri
habet virtutem activam. Illud non est verum, quia cum quaelibet
res sit propter suam operationem, ut dicitur II De caelo, numquam
natura distingueret sexum maris et feminae, nisi esset distincta
operatio unius ab operatione alterius. In generatione autem dist-
inguitur operatio agentis et patientis. Et ideo relinquitur quod tota
virtus activa sit ex parte maris, passio autem sit tantum ex parte

40—42 ARIST., Phys., VIII, 4, 255b 30 - 256a 3 (AL 7, 1.2, p. 295, 19 — 260, 8). 42-45

ARIST., Phys., VIII, 4, 255a 9—18 (AL 7, 1.2, p. 293, 5-13). 47-48 ARIST., De caelo,
11, 3, 286a 8.
30 mulieris] om. BoKPi 32 mulieribus] cum add. PiW 38 hoc] om. EG

53 passio] et virtus passiva Bo passiva KPi



Pi 68va

W 471rb

G 55ra

DISTINCTIO 3, QUAESTIO 1 23

feminae. Unde et in plantis, in quibus utraque vis commiscetur, non
est distinctio maris et feminae.

Quia igitur non accepit Beata Virgo, ut esset pater, sed tantum
mater, consequens est quod non accepit potentiam activam super-
naturaliter a Spiritu Sancto, per quam active ibi egerit, sed solum
materiam ministravit. Ad cuius praeparationem, ut esset materia
apta ad formationem membrorum, bene operata est active, sed tota
organizatio, quae est in aliis ex semine viri, fuit hic a Spiritu Sancto
et non ab aliqua virtute exsistente in Beata Virgine vel etiam super-
naturaliter collata.

<ARTICULUS 2>

Ex his apparet breviter secundum, scilicet quod corpus Christi
sit formatum ex sanguinibus purissimis Beatae Virginis, quia ex
materia, quam Beata Virgo ministravit, Spiritus Sanctus corpus
formavit. Sed ipsa talem materiam ministravit in natura, qualem
aliae mulieres, quae ministrant sanguinem puriorem, cuius purga-
mentum est sanguis menstruus, quem emittunt per menses singulos,
quia cum habeat quamdam impuritatem corruptionis, sicut aliae
superfluitates, ideo expellitur a natura, nec est materia concep-
tus, sed sanguis alius purior et qui purgatur per illum sanguinem
expulsum, est materia | apta ad formationem conceptus. Et ideo quia
talis est purior etiam in Beata Virgine, talis sanguis adunatus fuit
et congregatus ad locum debitum et congruum generationi virtute
et operatione Spiritus Sancti. Ideo dicit Damascenus quod Christus
fuit formatus ex purissimis sanguinibus Beatae Virginis.

<ARTICULUS 3>

Ex his duobus apparet tertium, scilicet qualiter fuerit ista generatio
Christi naturalis et qualiter miraculosa. Si enim consideremus id,

65-78 Taom. AQu., STh, 111, 31, 5, ad 3. 77-78 IoaN. DaM., De fide orth., 111, 2, 2
(p- 172, 32-35). 80-88 THOM. AQU., STh, 111, 31, 4, c.

54 in quibus] ubi EPi 57 accepit] acceperit BeW 62 etiam] ei EG 75 etiam]
et BeW om. Pi

55

60

65

70

75

80



85

90

95

100

105

110

24 LIBER III

quod est ex parte materiae conceptum, quod mater ministrat, sic
totum est naturale. Si autem consideremus id, quod est ex parte
virtutis activae, totum est miraculosum. Et quia unumquodque
magis iudicatur secundum formam quam secundum materiam
et magis secundum agens quam secundum patiens, inde est quod
conceptio Christi debet magis dici miraculosa et supernaturalis,
sed secundum aliquid naturalis, ut visum est.

Si autem quaeratur utrum huius conceptio fuerit in instanti,
dicendum quod de conceptione corporis Christi est tria considerare:
scilicet motum localem sanguinis ad locum generationis, secundo
formationem corporis ex tali materia, in qua ratio conceptus consis-
tit, tertio augmentum corporis, quo producitur ad debitam quan-
titatem. Primum est conceptionis praeambulum, tertium sequitur
conceptionem, sed medium est id, in quo ratio conceptionis
consistit.

Primum non potuit esse in instanti, quia hoc est contra rationem
motus localis corporis cuiuscumque, cuius partes successive subin-
trant locum. Similiter tertium oportet esse successivum, tum quia
augmentum non est sine motu locali, tum etiam quia procedit ex
virtute animae operantis in corpore iam formato, quae non operatur
nisi in tempore.

Sed ipsa formatio corporis, in qua principaliter ratio concep-
tionis consistit, fuit in instanti, quod patet duplici ratione. Primo
propter virtutem agentis infinitam, scilicet Spiritus Sancti, per
quem formatum est corpus, quia tanto agens aliquod citius potest
materiam disponere, quanto est maioris virtutis. Et quia Spiritus
Sanctus est infinitae virtutis, potest in instanti materiam ad debitam
formam disponere.

Secundo hoc apparet ex parte Filii corpus assumentis, quia non
decebat quod corpus humanum assumeret nisi formatum. Si autem
ante formationem perfectam aliquod tempus praecessisset, non
posset tota conceptio attribui Filio Dei, quae non attribuitur sibi nisi

89-115 THOM. Agu., STh, I11, 31, 1, C.

82 sic] om. EG 90 de] in BePi 93 debitam] determinatam EG 95 con-
ceptionis] Christi add. EG 104 duplici ratione] dupliciter EG 106 aliquod]
om. EG 112 tempus] conceptionis add. EG



Pi 68vb

DISTINCTIO 3, QUAESTIO 2 25

ratione conceptionis. Et ideo in primo instanti, quo materia adunata
pervenit ad locum generationis, fuit perfecte formatum corpus
Christi et assumptum. Et per hoc dicitur Filius Dei conceptus, quod
alias dici non posset.

Ad argumentum ergo principalis quaestionis dicendum quod bene
verum est quod potentia generativa matris est aliqua virtus activa,
tamen imperfecta respectu virtutis patris. Et ideo non est sufficiens
ad formandum corpus organizatum, sed solum ad disponendum
materiam, ut sit conveniens ad formationem per virtutem alterius,
scilicet viri.

<QUAESTIO 2>

Secundo quaeritur | principaliter utrum Beata Virgo fuerit sanctifi-
cata in instanti suae conceptionis.

Videtur quod sic, quia non celebratur festum nisi de aliquo sancto.
Sed festum conceptionis Beatae Virginis celebratur, ergo tunc fuit
sanctificata.

Praeterea, plus gratiae collatum fuit Beatae Virgini quam alicui
sanctorum. Sed quibusdam videtur esse concessum quod sanctifi-
carentur ante animationem, sicut patet de leremia: “priusquam te
formarem in utero”, etc. Ergo Beata Virgo merito ante animationem
sanctificari debuit.

Contrarium apparet, quia virtus agentis prius pervenit ad ea, quae
sunt sibi propinquiora, et per ea ad magis distantia. Sed in partibus
hominis est talis ordo quod anima est Deo propinquior quam corpus.
Ergo gratia sanctificationis venit ad corpus per animam, ergo ante
infusionem animae non fuit Beata Virgo sanctificata.

118-123 Cf. THOM. AQu., STh, 111, 32, 4, ad 2. 127-129 THOM. AQU., STh, 111, 27, 1, sc.
130-134 THOM. AQu., STh, 111, 27, 2, 1. 132—133 ler. 1, 5. 135-139 THOM. AQU.,
Sent., III, d. 3, q. 1, a. 1, qula 2, sc. 1, 17.

114 conceptionis] assumptionis BOEG 118 ergo ... quaestionis] principale EGW
125 principaliter] om. BoPi 127 festum] aliquod add. EG 130 fuit] est BeW
133 in utero] om. EG novi te add. BoPi

115

120

125

130

135



140

145

150

155

160

165

26 LIBER III

Respondeo. Hic sunt tria per ordinem declaranda: primum est quod
ante animationem non fuit sanctificata nec in ipsa conceptione,
secundum quod nec in instanti infusionis animae, tertio tangetur
opinio quorumdam contraria dictis.

<ARTICULUS 1>

Propter primum sciendum quod, sicut dicit Dionysius, “sanctitas
est ab omni immunditia libera et perfecta et immaculata munditia”.
Unde cum sanctificari sit sanctum fieri, oportet quod sanctificatio
importet emundationem ab omni immunditia spirituali, quae est
macula culpae, quod sine gratia esse non potest; sicut nec tenebra
fugatur nisi per lucem. Ergo sanctificatio tantum ad eos potest
pervenire, qui sunt capaces gratiae. Sed sola anima rationalis est
capax gratiae, ergo ante infusionem animae rationalis non potuit
sanctificari. Sic patet primum.

<ARTICULUS 2>

Secundo etiam nec in ipso instanti infusionis animae sanctificata
fuit, ut scilicet eam gratia conservaret ab originali peccato, ne infi-
ceretur. Christus enim singulariter hoc habet in natura humana
quod redemptione non eguit, quia caput nostrum est. Sed omnibus
convenit redimi per ipsum. Hoc autem non fuisset, si aliqua anima |
inventa esset, quae originali macula infecta non fuisset. Et ideo non
potest dici quod Beata Virgo fuerit sanctificata in primo instanti
infusionis animae. Fuit tamen sanctificata ante nativitatem ex
utero, quia Ecclesia celebrat nativitatem Beatae Virginis.

Item, secundum Augustinum plus de gratia collatum est Beatae
Virgini quam alicui sanctorum. Sed sanctificationem aliquorum

145-149 THOM. AQU., STh, III, 27, 2, c. 145-146 Ps.-DIoN., De div. nom., 12, 2
(Dionysiaca 1, p. 529). 157-160 THOM. AQu., Sent., III, d. 3, q. 1, a. 1, qula 2, c., 27.
164-165 AUG., De nat. et grat., 36, 42 (CSEL 60, p. 263, 23 — 264, 14); cit. PET. LoM,,
Sent., 111, d. 3, 2 (2, p. 33, 18—28).

145 dicit] beatus add. BoKPi 158 redemptione] redemptore BeBoKW

G 551b



W 47va

Pi 69ra

DISTINCTIO 3, QUAESTIO 2 27

legimus in utero, sicut de Ioanne et Ieremia. Ergo multo dignius
ipsa in utero fuit emundata.

<ARTICULUS 3>

Modo sunt aliqui, qui dicunt quod in eodem instanti possunt esse
aliqualiter culpa et gratia. Et qualiter hoc sit? Advertendum quod,
cum contraria et privativa includant contradictionem, nullus ponit
contraria et privativa simul inesse eidem simpliciter et prout inclu-
dunt contradictionem. Sed ambo secundum quid vel unum simplici-
ter et aliud secundum quid bene possunt poni. Et sic secundum esse
completum et simpliciter non ponunt simul esse culpam et gratiam,
sed diminute | et secundum quid ponunt. Istud autem esse diminu-
tum sic declarant et ex modo essendi et ex parte temporis. Primo
sic. Aliquid enim potest inesse alicui dupliciter: vel simpliciter vel
in transitu. Si insit ei simpliciter, sic pro illo instanti impossibile est
ei inesse suum oppositum. Sed si insit ei in transitu, sic suum oppo-
situm potest ei inesse. Sic enim oppositae formae possunt simul
inesse, ut dicunt.

Secundo illud esse diminutum accipitur ex parte temporis
mensurantis, quia, ut dicunt, instans dividitur in tria signa. In
primo est gratia per modum transitus. In secundo expellit culpam,
cum gratia est in eodem instanti. Et in tertio est in anima, a qua
culpam expellit per modum habitus permanentis. Et sic dicunt quod
in Beata Virgine culpa fuit expulsa per gratiam in primo instanti
suae creationis et quod talis culpa non fuit in ea nisi in quodam
transitu.

Sed ista positio deficit in utroque, quod ponit. | Quod patet sic.
Quod enim dicunt quod culpa et gratia possunt simul esse in transitu
vel per esse in transitu et in fieri intelligunt aliquid successivum,
cuius esse est in transitu et in fieri, cuius est motus. Et hoc modo

166 Luc.1,15.  ler. 1, 5. 169—190 Opinio cit. Gop. FoN., Quodl. VIII, 4 (p. 52-53).
191-214 Cf. Gob. Fon., Quodl. VIIL 4 (p. 53-55).

169 qui dicunt] dicentes BeG 175 ponunt] possunt EG culpam] culpa EG
gratiam] gratia EG 176 ponunt] om. EG 178 enim] om. EG 192 transitu]
aut per talem transitum add. BoKPi

170

175

180

185

190



195

200

205

210

215

220

225

28 LIBER III

non potest dici quod culpa originalis sit in transitu, quia ipsi ponunt
eam esse tantum in instanti. Esse autem in tali transitu est esse in
tempore. Aut intelligunt esse in transitu pro tanto, quia solum est
in instanti. Sed hoc non potest esse propter duo: primo, quia impos-
sibile est quod illud, quod est in actu, sit tantum in instanti, sed
oportet quod sit in tempore vel coexsistat tempori; secundo, quia
repugnantia oppositorum non magis respicit tempus quam instans,
sed ita unum sicut alterum.

Primum patet quod omne, quod est in actu, oportet quod sit in
aliqua parte temporis nostri vel coexsistat sibi et non in instanti
tantum. Et de motu planum est. Etiam de permanentibus hoc
apparet, quia quaecumque sunt permanentia — sive mensurentur
nunc temporis nostri sive sibi coexsistant — non possunt esse et
non esse in eodem nunc temporis nostri, quia tunc essent et non
essent in eodem nunc mensurae suae, quod est impossibile. Ergo
quodcumque permanens in alio nunc temporis nostri est, etiam in
alio non est, sed inter quaecumque duo instantia temporis nostri
est tempus medium. Ergo omne permanens exsistens in actu vel est
in tempore, vel coexsistit tempori. Et sic impossibile est quod hoc
modo sit aliquid in transitu, scilicet quia est in instanti tantum.

Secundum etiam patet, scilicet quod repugnantia oppositorum
non minus respicit nunc quam tempus nec minus unum nunc quam
mille, quia repugnantia oppositorum est ex eorum formali opposi-
tione, non ex brevitate vel diuturnitate temporis. Ergo qua ratione
non repugnat sibi, scilicet culpae, gratia in nunc, eadem ratione non
repugnat ei in tempore. Unde si simul possent esse album et nigrum
in nunc, possent esse in tempore, ergo non potest dici quod culpa
possit esse in transitu cum gratia, quia in eodem instanti.

[lud etiam, quod dicunt de divisione instantis in tria signa, nihil
est, quia ista divisio aut est secundum rationem aut secundum rem.
Si secundum rationem, certe illa non sufficit ad hoc quod opposita
sint simul in diversis instantibus talibus, quia hoc non tolleret, quin
opposita secundum rem essent simul, quod est impossibile, quia
quando dicitur quod opposita non sunt simul in eodem, intelligi-

223-239 Cf. Gob. Fon., Quodl. VIII, 4 (p. 55599.)-

204 aliqua parte] aliquantulo BeW 213 coexsistit] coexsistat BeW



G 55va

Pi 69rb

DISTINCTIO 3, QUAESTIO 3 29

tur quod non sint in eodem indivisibili secundum rem. Si autem
ista divisio signorum sit secundum rem, sequitur quod unum
indivisibile realiter dividatur in diversa realiter vel quod instans
aequivocetur per parva tempora. Item, qua ratione potuerant esse
tria signa, eadem ratione potuerant esse mille. Item, eodem modo
potuerant accipi in eodem indivisibili subiecto signa contraria, ita
quod dicam quod est album et nigrum secundum idem indivisibili
subiecto, sed tamen secundum diversa signa illius indivisibilis. Et
sic etiam facile est scire omnia, quae in uno temporis signo fiunt
et secundum unum signum subiecti erit album et secundum aliud
signum temporis et aliud signum subiecti erit nigrum, quae omnia
videntur inconvenientia.

Ad argumenta in oppositum. Ad primum dicendum quod celebra-
tur huiusmodi | festum non ratione conceptionis quod tunc fuerit
sanctificata, sed ratione sanctificationis, quae, ut creditur, post
animationem cito sancta esse.

Ad secundum dicendum quod Ieremiam novit Dominus ante forma-
tionem non notitia sanctificationis exsistentis in Ieremia, sed notitia
approbationis exsistentis in Deo ab aeterno, etc.

<QUAESTIO 3>

Iuxta hoc quaeritur sine argumentis utrum per sanctificationem
in utero sit consecuta immunitatem ab omni peccato originali et
actuali et etiam confirmationem in bono istorum.

Respondeo. Hic declarabuntur tria: primum qualiter Beata Virgo
fuerit mundata ab infectione fomitis, secundo qualiter per sanctifi-
cationem in utero fuerit consecuta immunitatem | ab omni peccato
actuali, tertio ostendetur quod in conceptione Salvatoris fuit totali-
ter confirmata in bono.

229 sint] simul add. EG 232 per ... tempora] pro parvo tempore W 235 idem]
id quod est BeW 237 est] erit BePi quae] quia BePi 243 ut] om. EG
250 ab omni] a EG 251 etiam] om. EG bono istorum] om. BoEG
252 primum] primo BoKPi 254 fuerit] fuit BePi

230

235

240

250

255



30 LIBER III

<ARTICULUS 1>

Quantum ad primum sciendum quod qualiter fuerit mundata in
utero a corruptione fomitis diversae sunt opiniones, quia quidam

260 dicunt quod tunc fuit fomes totaliter sublatus. Alii dicunt quod fuit
sublatus, inquantum inclinat ad malum, remansit tamen, prout
facit difficultatem ad bonum. Alii dicunt quod fuit amotus, inquan-
tum est corruptio personae, tamen remansit, inquantum pertinet
ad corruptionem naturae. Alii dicunt quod in prima sanctificatione,

265 scilicet in utero fuit ligatus, sed in secunda, scilicet conceptione
Salvatoris, fuit totaliter sublatus.

Et ad evidentiam istorum omnium quae sit opinio verior est
advertendum quod fomes nihil aliud est quam inordinata concu-
piscentia sensibilis appetitus habitualis tantum, quia appetitus

270 actualis inordinatus est motus peccati. Dicitur autem concupiscen-
tia sensualitatis esse deordinata, inquantum repugnat rationi, quod
quidem fit, inquantum inclinat ad malum et difficultatem facit ad
bonum. Unde ad rationem fomitis pertinet quod inclinat ad malum
et quod faciat difficultatem ad bonum. Et ideo ponere quod remanse-

275 rit, ut facit difficultatem ad bonum, et sublatus fuerit, prout inclinat
ad malum, est | dicere opposita, quia per illud, per quod aliquid W 47vb
habet difficultatem ad unum oppositorum, inclinatur ad aliud. Sicut
patet de lapide, qui per gravitatem habet difficultatem, ut ascendat
sursum, per quam habet inclinari deorsum.

280 Similiter illa, quae dicit quod remansit, prout pertinet ad corrup-
tionem naturae et non prout pertinet ad corruptionem personae,
videtur includere contradictionem, quia secundum Augustinum
libro De nuptiis et concupiscentia libido est, quae originale peccatum
transmittit. Constat autem quod libido pertinet ad corruptionem

285 personae, cum rationi totaliter non subdatur. Ergo impossibile
est quod remaneat, ut est corruptio naturae, secundum quod per

258-304 THOM. AQu., STh, 111, 27,3, c.  282-284 AUG., De nupt. et concup., 1, 24, 27
(CSEL 42, p. 239, 19 — 240, 10).

273-274 Unde ... bonum] om. BoPi 274 quod] om. EG 283—284 est ... libido]
hom. BoPi



DISTINCTIO 3, QUAESTIO 3 31

eam transmittitur originale, si totaliter tolleretur, ut est corruptio
personae.

Restat igitur dicere quod dicatur quod vel fuit totaliter sublatus
per primam sanctificationem in utero vel quod fuit ligatus. Si primo
modo dicatur, quamvis videatur pertinere ad dignitatem virginita-
tis, tamen videtur fieri praeiudicium dignitati Christi, propter quod
dicitur quod omnes egerunt liberari per eum a peccato originali.
Si autem in Beata Virgine fuisset fomes totaliter sublatus, constat
quod nihil de peccato originali in ea remansisset et sic liberatione
non eguisset. Et ideo videtur melius esse dicendum quod in ipsa
prima sanctificatione remansit fomes quoad essentiam, fuit tamen
ligatus, ne vel in malum inclinaret vel difficultatem ad bonum
faceret propter abundantiam gratiae et divinam providentiam
sensualitatem Virginis ab omni deordinata concupiscentia prohi-
bentem. Sed in conceptione Salvatoris, in qua primo debuit reful-
gere immunitas peccati, credendum est quod totaliter fuit sublatus
propter maximam abundantiam gratiae, quam consecuta fuit ex
sua prole benedicta. Et sic patet primum.

<ARTICULUS 2>

Ex hoc apparet secundum, quia sicut in prima sanctificatione
fuit quaedam inchoatio emundationis remoto peccato originali
quantum ad culpam et ligato fomite, ita etiam fuit quaedam inchoa-
tio confirmationis, quia per gratiam sanctificantem et immunitatem
a peccato deinceps consecuta est. Quae quidem immunitas a tribus
causatur, scilicet ex ligatione fomitis, qui ad malum non incitabat,
ex inclinatione gratiae, quae in bonum ordinabat, quamvis nondum
esset per eam liberum arbitrium in fine ultimo stabilitum, et tertio,
ex divina providentia, quae eam custodivit ab omni peccato, sicut
etiam in primo statu hominem ab omni nocivo protexisset. Et sic
patet secundum.

306—316 THOM. AQU., Sent., III, d. 3, q. 1, a. 2, qula 2, c., 56.

292 propter] hoc add. EG 293 egerunt] eguerunt BoEPi 297 prima] om. BeW
303 ex] a EG 307 quaedam] quasi KPi 309 quia ... gratiam] per quam EG

290

295

300

305

310

315



320

325

330

335

32 LIBER III

<ARTICULUS 3>

Quantum ad tertium sciendum quod in secunda sanctificatione
emundatio et confirmatio in bono quodammodo confirmata est
secundum perfectionem viae, sed in assumptione eius gloriosa
secundum perfectionem patriae. Quod sic patet. In prima enim
sanctificatione ablata fuit inclinatio | fomitis, tamen eius essentia
remanente, sed in secunda fuit extinctus ipse fomes per essentiam,
tamen remanentibus adhuc poenalitatibus ex peccato causatis, a
quibus fuit plene liberata per gloriam assumptionis. Similiter ex
parte altera, quia ad confirmationem in bono in prima sanctifica-
tione fuit gratia sibi collata ad bonum efficaciter liberum arbitrium
inclinans, quamvis non esset sufficiens ad tollendum flexibilitatem
liberi arbitrii in malum, quam etiam homo in primo statu habuit. Sed
in secunda sanctificatione gratia superaddita fuit, quae ita liberum
arbitrium impleret, ut in contrarium flecti non posset, non quidem
tollendo naturam liberi arbitrii, sed defectum, sicut materia caeli ex
eo quod subsistit formae, quae ab ea omnem privationem excludit,
non est in potentia ad corruptionem. Sed in tertia exaltatione eius
per gratiam perfectam transeuntem in gloriam fini coniuncta est,
ex quo perfecta immobilitas causatur.

319-337 THOM. AqQu., Sent., III, d. 3, q. 1, a. 2, qula 3, c., 60-62.

319 Quantum)] autem add. BeW 321 eius] est BoKPi 323 essentia] esse BoPi
330 liberi arbitrii] om. EG 334 subsistit] subsistat BeW 336 perfectam]
om. EG

G 55vb
Pi 6gva



<DISTINCTIO 4>
<QUAESTIO 1>

Circa distinctionem 4 quaeritur utrum efficientia conceptionis
alicui personae debeat appropriari.

Videtur quod non, quia operatio divina est sua essentia, quae nulli
est appropriabilis, sed est conveniens tribus, ergo nec operatio
conceptionis.

Praeterea, Damascenus dicit libro I quod in incarnatione “manifes-
tantur simul bonitas et iustitia, sapientia et potentia”. Sed potentia
appropriatur Patri, sapientia Filio, bonitas Spiritui Sancto. Ergo non
magis appropriatur ista conceptio uni personae quam alteri.

Contra. Omnis divina perfectio a Deo procedit secundum rationem
alicuius attributi, sicut operatio creaturae procedit ab ea secundum
suam formam. Sed quodlibet attributorum divinorum est alicui
personae appropriabile. Ergo et quodlibet opus divinum alicui
personae appropriari debet sicut causae efficienti, et sic opus
incarnationis.

Respondeo. Hic sunt duo per ordinem declaranda: primum est
quod efficacia incarnationis debet appropriari soli Spiritui Sancto,
secundo ostendetur quod non propter hoc potest dici Spiritus
Sanctus pater Filii.

5-11 THOM. Aou., Sent., III, d. 4, q. 1, a. 1, qula 1, arg. 1-2, 10. 8-9 IoaN. DaM., De
fide orth., 111, 1 (p. 168, 31-32). 12-17 THOM. AQu., Sent., 111, d. 4, q. 1, a. 1, qula 1,
sc., 11.

6 tribus] personis add. BoPi 11 alteri] alii EG 20 ostendetur] declarabitur
BoPi declaratur K

10

15

20



25

30

35

40

45

34 LIBER III

<ARTICULUS 1>

Circaprimum sciendum quod, quamvis divina operatio sit communis
tribus personis et in ea reluceant appropriata omnium persona-
rum, unaquaeque tamen operatio divina illi personae potissime
debet appropriari, secundum quod in ea magis manifestatur attri-
butum illi personae appropriatum. Et quia bonitas, quae Spiritui
Sancto appropriatur, maxime relucet in operatione incarnationis,
ideo incarnationis efficientia maxime Spiritui Sancto appropria-
tur. Minor probatur. In hoc enim maxime ostenditur bonitas Dei
in opere suo quod sine indigentia sui ea, quae sunt sibi propria,
communicantur. Et quanto ea, quae communicantur, minus sunt
creaturae debita et quanto Deo magis propria, tanto magis divina
bonitas demonstratur, sicut sunt ea, quae gratis creaturae super-
adduntur. Et propter hoc gratiae Spiritui Sancto attribuuntur, cui
bonitas appropriatur. Cum igitur illud sit maxime supra condicio-
nem humanae naturae, ut in unitatem divinae personae assuma-
tur, cum in hoc appareat maxime bonitas Dei, hoc opus praecipue
Spiritui Sancto debet attribui et appropriari. Sic patet primum.

<ARTICULUS 2>

Quantum ad secundum sciendum quod non propter hoc debet dici
pater Filii. Cum enim filiatio sit consequens generationem, quae est
via ad esse, quod est proprie suppositi, illius solius potest aliquis
dici filius, a quo recipit suum esse per generationem. Cum igitur in
Christo non sit nisi unum esse simplex et absolutum, quod recipit
Filius non a Spiritu Sancto, sed a solo Patre, non poterit dici Spiritus
Sanctus pater eius, potest tamen dici verus filius naturalis Beatae
Virginis, quia quidquid est de virtute generationis ex parte matris,
totum invenitur in Beata Virgine, maxime | cum non oporteat | ex

23-30 Cf. THOM. AQu., STh, I1I, 32, 1, c. 30—-39 THOM. AQu., Sent., 1L, d. 4, q. 1,
a.1,qula, c,19.

26 quod] quam BoPi 41 Quantum] autem add. BeW dici] Spiritus Sanctus
add. BoKPi 42 sit] relatio add. EG 48 generationis] quod est add. EG

W 48ra
Pi 69vb



G 56ra

DISTINCTIO 4, QUAESTIO 1 35

parte matris aliquid esse actum respectu organizationis membro-
rum, ut superius fuit ostensum, potest etiam dici mater Dei.

Propter quod advertendum quod maternitas Virginis et huma-
nitas Christi sic se consequuntur, ut qui circa unum erraverit, circa
aliud etiam erret. Unde quia Nestorius errabat circa humanitatem
Christi asserens aliam esse personam humanitatis et aliam deitatis
in Christo, ideo oportebat dicere secundum eum quod Beata Virgo
non erat mater Dei, sed illius hominis, quia secundum eum Deus et
homo non unus est Christus, sed potius duo.

Quidam autem moderni timuerunt concedere Beatam Virginem
esse matrem Dei, ne intelligatur mater patris et Spiritus Sancti et
hi timent, ubi non est timendum, quia quamvis hoc nomen Deus
sit commune tribus, potest tamen reddere locutionem veram pro
una persona, sicut dicitur: ‘Deus generat’; sicut ista est vera: ‘Homo
currit’, solo Sorte currente. Et ideo sicut confitemur Iesum esse
verum Deum, ita possumus confiteri Beatam Virginem esse veram
matrem Dei.

Ad argumentum in oppositum dicendum. Ad primum quod non
est simile de | essentia et operatione divina, quia attributa personis
appropriata praesupponunt rationem essentiae. Sed operationes
divinae praesupponunt attributa secundum intellectum. Et ideo
propter appropriationem attributorum non appropriatur essentia
alicui personae. Sed operatio bene appropriatur, quia iudicium
posterioris bene dependet ex priori et non econverso.

Ad secundum dicendum quod, quamvis illa quattuor manifesten-
tur in incarnatione, tamen ibi potissime demonstratur bonitas, ut
visum est.

51 Supra, d. 3, q. 1. 52—66 THOM. AQu., Sent., III, d. 4, q. 2, a. 2, c., 68—70. 67-73
TraoMm. Aqu., Sent., III, d. 4, q. 1, a. 1, qula 1, ad 2 — ad 2, 20-21.

50 respectu] ex parte EG 53 consequuntur] connectuntur KPi 55 aliam] om.
EG etiam BeW 67 primum] dico add. BoEPi 72—73 iudicium posterioris]
videmus posterius BoKPi

50

55

60

70

75



80

85

90

95

36 LIBER III

<QUAESTIO 2>

Iuxta hoc quaeritur utrum antiqui patres meruerint illam incar-
nationem.

Dicendum quod non, quod apparet ex tribus rationibus. Primo, quia
meritum puri hominis non se extendit ad totam naturam, sicut supra
dictum fuit. Sed incarnatio est medicamentum totius naturae, ergo
nullo modo potest ab aliquo puro homine mereri.

Secunda ratio est, quia istud, quod est principium merendi, non
potest cadere sub merito. Sed incarnatio est quodammodo princi-
pium omnium meritorum humanorum, quia omnia merita nostra
efficaciam habent a Christo, per quem “gratia et veritas facta est”.
Ergo non potest mereri.

Tertia, quia meritum humanum non se extendit ultra condicio-
nem humanam, quae in hoc consistit, ut quis mereatur aliquam
deitatis et bonitatis participationem. Sed quod tota plenitudo divini-
tatis habitet in homine hoc excedit condicionem humanam et omne
meritum humanum. Ergo nullo modo potest cadere sub merito, nisi
large meritum dicatur omnis praeparatio ad aliquid habendum,
quae praecesserit in genere humano.

<QUAESTIO 3>

Iuxta hoc quaeritur utrum gratia sit illi homini naturalis.

Dicendum quod de gratia possumus loqui dupliciter: aut de gratia
unionis aut de gratia habituali. Siloquamur de gratia unionis, sic est

80-95 THOM. AQu., Sent., IIL, d. 4, q. 3, a. 1, ., 83-85. 81-82 Thomas refert ad
Sent., 111, d. 1, q. 1, a. 2, ad 9, 50. 87 loan. 1, 17. 98-105 THOM. AQU., Sent., I11,
d. 4,q.3,a. 2,qulaz, c., 99-100.

80 Primo] om. BeW 95 praecesserit] praecessit BeW 97 quaeritur] sine
argumentis add. Bo Pi



DISTINCTIO 4, QUAESTIO 2 37

illa gratia Christo naturalis, quia ordinatur ad unionem in persona 100
divina secundum quod iste homo dicitur naturalis Filius Dei.

Gratia etiam habitualis potest dici naturalis Christo dupliciter:
uno modo, quia se habet ad modum proprietatum naturalium, quae
subiectum suum inseparabiliter consequuntur; alio modo, quia
ex altera naturarum suarum causatur, scilicet natura divina, non 105
humana.



10

15

20

<DISTINCTIO 5>
<QUAESTIO 1>

Circa distinctionem 5 quaeritur utrum unio ista facta sit in natura.

Videtur quod sic, quia illud, quod ex pluribus naturis constat,
videtur habere unam naturam mediam inter illas, sicut mixtum,
quod componitur ex quattuor elementis. Sed Christus constat ex
duabus naturis secundum Augustinum et fidem catholicam. Ergo
videtur habere unam naturam ex duabus compositam. Et sic est
facta unio in natura.

Praeterea, quando aliqua duo coniunguntur, quorum unum multum
superat reliquum, hoc, quod superatur, transit in naturam superan-

tis; sicut gutta vini, si in amphoram aquae proiciatur. | Sed natura Pi7ora

divina in infinitum superat humanam, ergo humana natura coniun-
cta divinae tota convertitur in divinam.

Contra. Per proprietates naturales in cognitionem naturae deveni-
mus. Sed in Christo invenimus proprietates duarum naturarum, ut
divinae et humanae. Ergo in Christo oportet ponere duas naturas
distinctas. Et sic non est unio facta in natura.

Respondeo. Hic sunt tria declaranda: primum est quod unio nullo
modo facta est in natura, secundo quod facta est in persona, et ex
hoc apparebit tertio quod ista unio quantum ad aliquid est maxima
unitatum.

4-9 THOM. AQU., Sent., 111, d. 5, q. 1, a. 2, arg. 1, 38. 6-7 AUG., Ench., 10, 35 (CCSL
46, p. 69, 48). 10-14 THOM. AQU., Sent., I1I, d. 5, q. 1, a. 2, arg. 5, 38. 15-18
TraoM. Aqu., Sent., 111, d. 5, q. 1, a. 2, sc. 2, 40.

16 proprietates] naturales add. EG 20 secundo] secundum BeEG 22 uni-
tatum] unionum EGK



G 56rb

DISTINCTIO 5, QUAESTIO 1 39

<ARTICULUS 1>

Propter primum sciendum quod, licet nomen naturae multiplici-
ter sumatur, tamen prout de ipsa nunc loquimur, natura significat
essentiam et quidditatem rei, secundum quod Boethius dicit quod
“natura est unamquamque rem informans specifica differentia”.
Et hoc modo impossibile est secundum fidem quod ista unio facta
sit in natura, quod sic apparet. Tripliciter enim aliquid unum ex
pluribus constituitur. Uno modo ex pluribus perfectis et integris
permanentibus, sicut patet in his, quorum forma est compositio et
ordo; sicut ex multis lapidibus adunatis per solam compositionem
fit acervus vel ex pluribus lapidibus et lignis fit domus. Et hoc modo
non potest fieri unum ex duabus naturis in Christo, quia in talibus
non fit unum simpliciter, sed sunt unum secundum quid et plura
in actu — et sic Christus esset plura simpliciter et unum secundum
quid, quod falsum est. Item, forma talium non est natura, sed ars,
sicut forma domus. Et sic non constitueretur una natura in Christo,
quod tamen ipsi volunt.

Secundo modo fit aliquid unum ex pluribus perfectis, sed tamen
ad invicem transmutatis, sicut ex elementis fit mixtum. Nec etiam
isto modo potest fieri unum ex duabus naturis Christi. Primo quidem,
quia cum natura divina sit omnino incorruptibilis et ingenerabilis,
non potest in aliud converti nec in ipsam aliquid. Item, illud, quod
est commixtum, nulli miscibilium est idem specie. Differt enim caro
a quolibet elemento specie. Et sic Christus non esset eiusdem speciei
cum Patre nec cum matre.

Tertio modo fit aliquid unum ex pluribus non permutatis, sed |
imperfectis, sicut ex anima et corpore fit homo et ex diversis
membris fit unum corpus. Hoc autem non potest dici de duabus
naturis Christi. Primo, quia utraque est perfecta, divina scilicet
et humana. Item, divina natura et humana non possunt aliquid

24-59 Cf. THOM. AQU., STh, 111, 2, 1, C.

35 sunt] om. EG 47 nec cum] et EG 50 Hoc autem] Et hoc EG 51 scilicet]
om. EG 52 aliquid] unum add. EG

25

30

35

40

45

50



55

60

65

70

75

80

40 LIBER III

constituere per modum partium quantitativarum, sicut membra
constituunt | corpus, quia divina natura est incorporea; nec per
modum formae et materiae, quia natura divina non potest esse
forma alicuius praesertim corporei. Item, sequeretur quod species
resultans esset pluribus communicabilis. Et sic possent esse plures
Christi. Et sic patet primum, scilicet quod non potest esse unio in
natura.

<ARTICULUS 2>

Ex hoc sequitur quod, si est unitas in Christo, quod sit in persona.
Et illud est rationabile, quia quod attribuitur Filio, et non Patri,
certum est quod convenit ei, secundum quod a Patre distinguitur.
Sed unio passive accepta convenit Filio et non Patri, ergo ei convenit
secundum illud, in quo a Patre distinguitur. Hoc est tantum persona.
Ergo oportet quod unio facta sit in persona. Et sic patet secundum.

<ARTICULUS 3>

Quantum ad tertium, utrum haec unio sit maxima unitatum.
Sciendum quod unio importat coniunctionem aliquorum in aliquo
uno. Potest ergo unio incarnationis dupliciter accipi: uno modo ex
parte eorum, quae coniunguntur — et sic unio ista non est maxima,
quia illa in infinitum distant et remanent naturae distinctae; alio
modo potest considerari ista unio ex parte eius, in quo fit unio - et
sic cum ista unio fiat in persona divina, quae est maxime una et
simplicissima, ista unio est maxima praeter illam tamen, quae tenet
artem, scilicet quae est trium personarum in una natura, cum qua
sunt personae idem re, solum differentia ratione, quod non est hic
quantum ad naturam humanam respectu divinae personae.

Si autem quaeratur utrum ista unio sit creatura, patet quod sic,
quia ista unio nihil est | aliud quam relatio quaedam, quae conside-

61-66 THOM. AQu., Sent., II1, d. 5, q. 1, a. 3, sc. 2, 54. 68—78 Cf. THoM. AQu., Sent.,
1L d. 5, q.1,a. 1, qula 1, c., 28. 79—-86 THom. Agu., STh, 111, 2, 7, c.

56 praesertim] saltem EG 58 scilicet] om. EG 65 est] potest esse PIW 66 fac-
ta] perfecta BoPi 68 unitatum] unionum EG 75 praeter] per Pi post W

W 48rb

Pi 7orb



DISTINCTIO 5, QUAESTIO 2 41

ratur inter naturam divinam et humanam, secundum quod conve-
niunt in una persona Filii Dei. Omnis autem relatio considerata
inter Deum et creaturam realiter est in creatura, per cuius muta-
tionem talis relatio innascitur, non autem est in Deo nisi secundum
rationem. Et ideo cum ista unio sit reale exsistens in creatura,
oportet quod sit creatura.

Ad argumenta in oppositum. Ad primum dicendum quod aliquid
potest constare ex duabus naturis dupliciter: uno modo quod sic
constet ex eis quod tamen non subsistat in illis salvatis, sed resultat
tertia, sicut patet de mixto — et sic procedit argumentum nec sic
constat Christus ex duabus naturis; alio modo constat aliquid ex
pluribus naturis, ita quod subsistat in eis salvatis et tunc non oportet
quod resultet tertia — et sic constat Christus ex duabus naturis.

Ad secundum patet quod procedit in illis, quae communicant
in materia et agunt et patiuntur ad invicem, et ideo non est ad
propositum.

<QUAESTIO 2>

Iuxta hoc quaeritur sine argumentis utrum naturae divinae conve-
niat assumere naturam humanam.

Ad istam quaestionem plura sunt videnda. Cum enim assumptio
dicat aliquid ex parte assumentis et aliquid ex parte assumpti, ideo
primo videndum est qualiter naturae conveniat assumere, secundo
quod natura humana assumitur, non persona, et ex hoc apparebit
tertio quod anima, quia assumitur, non habet rationem personae.

87-93 Cf. THoM. Agu., Sent., III, d. 5, q. 1, a. 2, ad 1, 46. 94—96 TaOM. AQU., Sent.,
IIL, d. 5, q. 1, a. 2, ad 5, 50.

82 persona] divina add. BeKW 89 eis] elementis BoKPi 92 subsistat]
subsistit BeW 100 plura] duo EG 102 est] om. EG naturae] Christo
BoKPi om. W 104 quia] quae BoKPi

85

90

95

100



105

110

115

120

125

42 LIBER III

<ARTICULUS 1>

Propter primum sciendum quod, sicut fuit dictum superius, per
nomen assumptionis duo significantur, scilicet principium assump-
tionis et terminus eius. Esse autem principium assumptionis convenit
naturae divinae secundum se ipsam, quia eius virtute assumptio
facta est. Sed esse terminum assumptionis non convenit naturae
divinae secundum se ipsam, sed ratione personae, in qua considera-
tur. Et ideo primo et propriissime persona dicitur assumere, secun-
dario etiam potest dici natura assumere naturam ad personam Filii.
Et secundum hunc modum potest dici natura divina incarnata non
quod sit in carnem conversa, sed quia naturam carnis assumpsit.
Et hoc modo dicit Damascenus: dicimus, inquit, naturam divinam
incarnatam esse.

<ARTICULUS 2>

Quantum ad secundum sciendum quod aliquid dicitur assumi, eo
quod ad se sumitur. Unde illud, quod assumitur, praeintelligitur
assumptioni; sicut illud, quod movetur localiter, praeintelligitur ipsi
motui. Persona autem non potest praeintelligi in humana natura
ipsi assumptioni, ergo non fuit assumpta persona, sed natura, quae
potuit praeintelligi. Probatio quod persona non potest praeintelligi
assumptioni, quia si praeintelligeretur assumptioni, vel oporteret
quod ipsa corrumperetur — et sic frustra esset assumpta, vel quod
remaneret post unionem - et sic essent duae personae: una assumens
et alia assumpta, quod est erroneum. Unde relinquitur quod nullo
modo Filius Dei assumpsit personam, sed naturam humanam.

106-117 THOM. AQU., STh, 111, 3, 2, c. 106 TaHOM. AQU. refert ad STh, I1I, 3, 1, c.
116-117 IoaN. DaM., De fide orth., III, 6, 6 (p. 190, 76 — 191, 77). 119-129 THOM.
Aqu., STh, 111, 4, 2, c.

116 inquit] dicit ipse BeW om.Pi 125 assumptioni,] assumptum BeW  oporte-
ret] oportet BeW 127 remaneret] remanet BeW



G 56va

Pi 7ova

DISTINCTIO 5, QUAESTIO 3 43

<ARTICULUS 3>

Quantum ad tertium patet quod secundum Aristotelem et omnes
modernos ponentes animam esse formam corporis, ipsa non est
persona, quia cum persona dicat aliquid perfectum et completum
in genere, impossibile est quod id, quod est forma alicuis et habet
rationem incompleti in natura, quod sit persona. Sed anima est
huiusmodi, ideo etc. Tamen secundum Platonem et antiquos, qui
ponebant animam | uniri corpori sicut nautam navi, non erat incon-
veniens animam esse personam, quia tota ratio personalitatis erat
ex parte animae. Sed istud non potest stare, quia tunc corpus acci-
dentaliter adveniret animae. Et sic ex anima et corpore non fieret
unum per se, quod non est verum.

<QUAESTIO 3>

Iuxta hoc quaeritur de differentia unionis et assumptionis.

Dicendum quod in quinque differt unio ab assumptione. Primo,
quia assumptio est actio vel passio, sed unio est relatio tantum,
quamvis unitio possit esse actio. Secunda differentia est, quia
assumptio dicitur per comparationem ad terminum, a quo separa-
tur vel accipitur, quod uniendum est, sed unio dicitur per compa-
rationem ad effectum sive ad terminum coniunctionis, qui est esse
unum. Et inde sumitur differentia tertia, quod uniens est unitum,
quia unitum significatur, | secundum quod iam factum est unum,
assumptum autem secundum quod iam est in via ad uniendum,
et ideo assumens non est assumptum. Quarta differentia est, quia
assumptio determinat illud, ad quod fit coniunctio, quia assumptio

131-141 Cf. THOM. AQU., Sent., 111, d. 5, q. 3, a. 2, c., 109-110. 131-132 ARIST., De an.,
IL, 2, 4142 12—13. 144-162 THOM. AQU., Sent., III, d. 5, q. 1, a. 1, qula 3, c., 30-34.

135 incompleti] incompletam BoPi sit] in add. BeW 146 quia] quod EG
149 sive ad] vel EG

130

135

140

145

150



The present two volumes represent the first complete edition of the Thomasina,
the work widely regarded as being crucial in the birth and development of the
Thomistic school in late medieval theology and philosophy. The text was written
at the very beginning of the 14® century by William of Godin O.P. (11336),
an important figure in the Dominican Order. William was active as a theology
professor at the University of Paris but made his mark outside academia also:
the Master of the Sacred Palace and a cardinal, he took part in many important
events, such as the beatification of Thomas Aquinas and the investigation relative
to Peter John Olivi’s orthodoxy. His most famous work is the Tractatus de causa
immediata ecclesiasticae potestatis, an apology of the Pope’s supremacy.

The Thomasina is a commentary on the Sentences, covering the entire panorama
of issues thought to be relevant for the university course of systematic theology,
and 1s based directly on Thomas Aquinas’s works, particularly on his Scriptum
super Sententias and Summa theologiae.

The Thomasina arose in a particular moment, namely, following a period
of discussions and critiques by eminent authors of the last quarter of the 13%
century, i.e., by Giles of Rome, Henry of Ghent and William de la Mare, of the
positions originally espoused by Aquinas. The Thomasina began life, therefore,
as an essay to define and re-establish the core of St. Thomas’s theology after
a wave of criticism formulated by the preceding generation of thinkers. In the
Dominican milieu, the Thomasina functioned, until the end of the Middle Ages,
as a handbook of theology that presented the right interpretation of the thought
of the Order’s intellectual master.

83=1

7‘{—\ w&drodze

SBN 978- 906-779-4
Patronat medialny: “ H “ “ H| HH‘“
794

I
9 "788379"067

& dominikanie.pl w/drodze

miesiecznik




	liber 3x
	liber 4x



